,Mement Mori“ — Bedenke, dass Du sterben wirst” ...

wurde siegreichen Feldherren bei ihrem Einzug ins antike Rom ins Ohr gefliistert, damit sie
angesichts des ihnen gewadhrten Triumphzuges nicht ihre Stellung vergdflen: die eines
sterblichen Dieners der res publika romanorum. Du und Dein bist nichts, Rom ist ewig...
Diese Maxime sollte also verhindern, dass allzu ehrgeizige Feldherren vom Jubel der Massen
und des eigenen Erfolges berauscht, auf Gedanken politischer Selbstermachtigung kamen. Das
hat, wie wir wissen, am Ende nicht mehr funktioniert: ab Mitte des ersten Jahrhunderts v. Chr.
ging erst die res publica romanorum unter und wurde dann zur ,Monarchie” und ab Mitte des
dritten Jahrhunderts n. Chr. wurden immer haufiger erfolgreiche Feldherren von ihren
Legionen zu Kaisern ausgerufen oder setzten sich selbst die Kaiserkrone auf, was einer der
Grinde war, der zum allmahlichen Niedergang des (west-) Romischen Reiches fiihrte.

In dieser romischen Maxime spiegelt sich aber auch die tiefgreifende Grazisierung Roms
wieder. Wahrend Rom die griechische Welt ab 148 v. Chr. (Eroberung Makedoniens)
schrittweise unterwarf, ,eroberte” die griechisch-hellenistische Kultur schrittweise die
romische Kultur, was sich unter anderem im Philo-Hellenismus Kaiser Hadrians manifestierte
und ihm den etwas spottischen Beinamen Graeculus (Griechlein) eintrug.

In der griechischen Philosophie seit Plato (der u.a. im ,Phaidros” die ,,Seelenwanderungslehre”
ins , Abendland” einflihrte), vor allem aber bei den Stoikern ist die ,Sterblichkeit” und
»Verganglichkeit” aller Dinge- also auch des Vergehens des grofften Ruhms - ein
wiederkehrendes Motiv. Dies mag lber Solon und andere Griechen, welche ab dem 7. Jh. v.
Chr. Agypten besuchten oder dort in Handelsniederlassungen lebten, in das griechische
Denken eingesickert sein. Die Griechen waren von der uralten Weisheit Agyptens und seinen
gigantischen, Uber-menschlichen Bauten, tief beeindruckt, waren sich aber des schon seit
Jahrhunderten dauernden langsamen Niedergangs der uralten Macht bewusst. Wenn selbst
das scheinbar von den Gottern selbst begriindete uralte Reich niederging, dann sicher auch
alles andere...

In den reflexiones Kaiser Marcus Aurelius, eines grolen Anhangers der Stoa, findet sich das
Problem der ,Verganglichkeit” konstruktiv umgedeutet: wenn nach dem Tod friher oder
spater aller menschlicher Ruhm verblasst und es fir Tote keinen Unterschied mache, ob ihr
Namen 100 oder 10.000 Jahre gepriesen wiirde, dann kann es nur eine, ewige” Richtschnur
des eigenen Handelns geben: zu tun, was notwendig ist.

,Was ich auch immer sein mag, es ist doch nur ein wenig Fleisch, ein schwacher
Lebenshauch und leitende Vernunft [...]

All dein Tun und Denken sei so beschaffen, als solltest du méglicherweise im
Augenblick aus diesem Leben scheiden [...]

Wie schnell doch alles verschwindet! In der Welt die Menschen selbst, in der Zeit ihr
Andenken! [...]

Und wenn du dreitausend Jahre lebst, selbst dreifSigtausend, so erinnere dich
dennoch, dass keiner ein anderes Leben verliert als das, was er wirklich lebt, und kein
anderes lebt als das, was er verliert. Das ldngste Leben kommt als mit dem kiirzesten
Leben auf eins hinaus. [....]

[...] der Nachruhm ist Vergessenheit [...]



[...] Alles vergeht und wird bald zum Mdrchen und sinkt rasch in véllige Vergessenheit
[...] Was wadre aber auch eigentlich ein ewiger Nachruhm? Ein vélliges Nichts. Was ist
es also, worauf wir unsere ganze Sorge lenken miissen? Nur das eine: eine gerechte
Sinnesart, gemeinniitziges Handeln, bestéindige Wahrheit im Reden und eine
Gemiitsstimmung, alles, was uns zustéfSt, mit Ergebung hinzunehmen wie eine
Notwendigkeit, eine bekannte Sache, die mit uns einerlei Quelle und Ursprung hat.”
(zitiert nach der Reclam-Ausgabe der Confessiones)

Welche Hohe des Geistes und eines fast schon kategorischen Imperativs — das Gemeinwohl als

alleiniger Richtschnur des eigenen (Herrschafts-) Handels zu nehmen - sich hier manifestiert
hat.

Auch in der Bibel, im Alten Testament, findet sich der Gedanke der Nichtigkeit oder des ,leeren
Scheins” aller Dinge, im lateinischen vanitas:

,Es ist alles ganz eitel, sprach der Prediger, es ist alles ganz eitel. :3Was hat der Mensch
flir Gewinn von all seiner Miihe, die er hat unter der Sonne? 4Ein Geschlecht vergeht,
das andere kommt; die Erde aber bleibt immer bestehen. sDie Sonne geht auf und
geht unter und Iéuft an ihren Ort, dass sie dort wieder aufgehe. sDer Wind geht nach
Siiden und dreht sich nach Norden und wieder herum an den Ort, wo er anfing. 7Alle
Wasser laufen ins Meer, doch wird das Meer nicht voller; an den Ort, dahin sie flief3en,
fliefSen sie immer wieder.

,Alles Reden ist so voll Miihe, dass niemand damit zu Ende kommt. Das Auge sieht sich
niemals satt, und das Ohr hért sich niemals satt. sWas geschehen ist, ebendas wird
hernach sein. Was man getan hat, ebendas tut man hernach wieder, und es geschieht
nichts Neues unter der Sonne. 10Geschieht etwas, von dem man sagen kénnte: »Sieh,
das ist neul« — Es ist Iéingst zuvor auch geschehen in den Zeiten, die vor uns gewesen
sind. 11Man gedenkt derer nicht, die friiher gewesen sind, und derer, die hernach
kommen,; man wird auch ihrer nicht gedenken bei denen, die noch spdter sein
werden.” (Der Prediger, Kapitel 1:1 ff.)

Der Prediger findet als Antwort auf das Problem der Verganglichkeit des menschlichen Lebens
eine erstaunlich diesseitige ,Losung”:

,Darum pries ich die Freude, dass der Mensch nichts Besseres hat unter der Sonne, als
zu essen und zu trinken und fréhlich zu sein. Das bleibt ihm bei seinem Miihen sein
Leben lang, das Gott ihm gibt unter der Sonne.” (Prediger 8:15, Einheitslibersetzung)

,Denn die Lebenden wissen, dass sie sterben werden, die Toten aber wissen nichts; sie
haben auch keinen Lohn mehr, denn ihr Andenken ist vergessen. Ihr Lieben und ihr
Hassen und ihr Eifern ist ldngst dahin; fiir immer haben sie keinen Teil mehr an allem,
was unter der Sonne geschieht.” (Prediger 9:5 f., Lutherbibel)

Bei Epikur findet sich Anfang des 3. Jh. v. Chr. fast schon eine Synthese des
alttestamentarischen ,genieBe das Leben” und der stoischen vanitas:

,Gewbhne Dich an den Gedanken, daf8 der Tod uns nichts angeht. Denn alles Gute
und Schlimme beruht auf der Wahrnehmung. Der Tod aber ist der Verlust der



Wahrnehmung. Darum macht die rechte Einsicht, dass der Tod uns nichts angeht, die
Sterblichkeit des Lebens genufireich, indem sie uns nicht eine unbegrenzte Zeit
dazugibt, sondern die Sehnsucht nach der Unsterblichkeit wegnimmt. Denn im Leben
gibt es flir den nichts Schreckliches, der in echter Weise begriffen hat, dass es im
Nichtleben nichts Schreckliches gibt. Darum ist jener einfdltig, der sagt, er flirchte den
Tod nicht, weil er schmerzen wird, wenn er da ist, sondern weil er jetzt schmerzt, wenn
man ihn erwartet. Denn was uns nicht beldstigt, wenn es wirklich da ist, kann nur
einen nichtigen Schmerz bereiten, wenn man es blofS erwartet. [...]

Wenn wir also sagen, dass Lust das Lebenszielt sei, so meinen wir nicht die Liiste der
Wiistlinge und das blofse GeniefSen [...] sondern wir verstehen darunter, dass weder
Schmerz im Kérper noch Beunruhigung der Seele zu empfinden. (Brief an Menoikos).

Am Gemeinwohl orientiertes Handeln und der maRvolle Genuss der von Gott / den Gottern
gewahrten irdischen Freuden, im Bewusstsein, dass diese genauso verganglich sind wie alle
Ubel und dass, wie Epikur sinngemaR schrieb, echter Genuss nur moglich sei, wenn Niemand
um einen herum leide — das war eine Art des Umganges mit der eigenen Sterblichkeit vor allem
im Zeitalter der durch die pax romana gewahrte jahrhundertelange Stabilitat im
Mittelmeerraum.

Wie geht man aber mit der Sterblichkeit um, wenn schon das Diesseits ein irdisches Jammertal
ist, wenn ein gutes Leben nicht mehr mdglich ist und selbst die Reichen und Machtigen
jederzeit vom Tod Uberrascht werden kénnen?

In den ,dunklen” Jahrhunderten nach dem Niedergang des Frankenreiches, welches in die
Trimmer des westromischen Reiches eine gewissen Ordnung brachte, und den darauf
folgenden Raubziigen der Wikinger im Norden entlang der Flisse tief ins Landesinnere und
der Araber im Siden entlang der Mittelmeerkiisten (selbst Rom wurde 846 von ,Sarazenen”
gepliindert) vor allem aber im Zeitalter der , Groflen Pest” im 14. und 15. Jahrhundert,
dominiert vanitas die Sicht auf die menschliche Existenz in weiten Teilen Europas.

Das Diesseits wird nun insgesamt als ,nichtig” angesehen und Heil findet sich nicht mehr im
malRvoll genussvollen Leben und kluger Herrschaft zum Wohle Aller, sondern nur in der Gnade
Gottes im Jenseits. Das Leben selbst ist nur ein notwendiges Ubel, dass es auf dem Weg ins
Jenseits zu durchleiden geht. Alles was den ,,Weg in den Himmel“ behindert oder gar die Seele
auf den Weg Richtung Hélle schickte, gilt es zu bekampfen. Das betrifft nicht nur Haretiker oder
die ,Sinnenfreuden” sondern fiihrt auch zu einer allgemeinen Abkehr von diesseitigen
Problemldsungsstrategien: im noch weitgehend intakten ostromischen (byzantinischem) Reich
geht die Beschaftigung mit den antiken Wissenschaften immer mehr zu Gunsten des
Klosterlebens verloren und das vorhandene Wissen wird nur noch konserviert aber nicht mehr
weiterentwickelt. So kommt der Impuls zur Wiederbelebung der antiken Grof8e dann nicht aus
dem ,,zweiten Rom“ sondern aus Italien selbst, von wo sich die , Renaissance” liber Europa
verbreitet und damit allmahlich ein neuer Geist, der mittels Verstandnis der
GesetzmaBigkeiten der Natur, des Staatswesens und der Wirtschaft den Weg zur Behebung
vieler Probleme der menschlichen Existenz ebnet.

Das Grundproblem der Verganglichkeit und Nichtigkeit allen menschlichen Erfolges werden
dadurch nicht gel6st.

Bis heute sind daher ,Verganglichkeit — Sterblichkeit — vermeintliche Sinnlosigkeit des Lebens”
ein in allen Krisenzeiten ewig neues Thema, welches Kiinstler aller Epochen und Genres



anregten.

Im Barock (dem Zeitalter des 30.-Jahrigen Krieges und des Friedens danach) finden
,Totentanze” und ,Lamenti“ (Klagen / Jammern) Eingang in die Musik, insbesondere bei
Handel aber auch noch spater bei Mozart mit dem wundervollem Lacrimosa seines Requiems
oder in Brahms kathartischen ,,Deutschen Requiem®, in welchem er den Schmerz iber den Tod
seiner Mutter verarbeitet und Trauer und Verlust zu Frieden und Transzendenz Uberwindet.
Moderne ,gothic” oder ,new wave” Bands, wie Lacrimosa oder die heute Abend auftretenden
»,Cabaret Grey” und ,Ghosts over Dresden” thematisieren Tod und Verganglichkeit ebenfalls.

Auch in der Literatur sind Tod und Verganglichkeit und damit verbundene Aspekte der
»Unterwelt”, von Engeln, Damonen und Magie seit der Antike ein immer wieder kehrendes
Thema, welches insbesondere seit der Romantik und danach in der Literatur der ,decadence”
und den ,gothic novels” popkulturellen Einfluss bis in die Gegenwart gewann. Selbst in
moderneren Werken, wie Andrej Sapkowski ,Hexer-Zyklus“ (in welchem auch der Zweite
Weltkrieg verfremdet thematisiert wird) oder in den wehmiitigen Erinnerungen an die
vergangenen prachtvollen Reiche von Elben, Zwergen und Menschen in Tolkiens ,Herr der
Ringe” und ,Silmarillion” schlagt sich die vanitas nieder: letztlich endet jede Heldenreise mit
dem eigenen Tod und jedes noch so machtige Reich zerfallt.

Peter Jordan, der in seinem Epos ,Das Rad der Zeit” auf interessante und dullerst spannende
Weise u. a. Gedankengut aus Christentum und Taoismus, Mahnungen vor maRloser Machtgier
und den Folgen technologischer Hybris, verblassende Erinnerungen an vergangenen
Weltuntergang und Holocaust und drohendem neuem Weltuntergang verbindet, hat den
Gedanken der Verganglichkeit aller Dinge an jeden Anfang der Bande seiner Reihe (mit 14
dicken Banden und liber 12.000 Seiten das wohl umfangreichste vollendete literarische Werk)
gestellt:

Das Rad der Zeit dreht sich, Zeitalter kommen und vergehen und lassen Erinnerungen
zurlick, die zu Legenden werden. Legenden verblassen zu Mythen, und sogar der
Mythos ist lange vergessen, wenn das Zeitalter wiederkehrt, aus dem er geboren
wurde. In einem Zeitalter, das von einigen das dritte Zeitalter genannt wurde, einem
Zeitalter das noch kommen sollte, einem lange vergangenem Zeitalter, erhob sich
ein Wind. Der Wind war nicht der Anfang. Es gibt bei der Drehung des Rades keinen
Anfang und kein Ende. Aber es war ein Anfang.

(Peter Jordan, Das Rad der Zeit, Beginn jedes Bandes der Reihe)

Als der Hauptprotagonist des Epos, der im Schmiedefeuer permanenter duRerer und innerer
Kampfe zu einem fast schon gottlichem Ubermenschen, einem fast schon kriegerischem
christus triumphator gelautert wurde, die Wahrheit der vanitas und das Dilemma der ,,ewigen
Wiederkunft” erkennt, gerat er in eine Sinnkrise, welche ihn sich fast auf die Seite des ,,dunklen
Konigs“ schlagen ldsst, welcher alles Seiende von ihrer leidvollen Existenz durch Auflésung ins
Nichts erlosen will.

»,Und was, wenn ich nicht will, dass das Muster fortgesetzt wird? Wir leben das
gleiche Leben! Immer und immer wieder. Wie machen die gleichen Fehler. Kénigreiche
tun die gleichen dummen Dinge. Herrscher enttduschen ihr Volk immer wieder. Die
Menschen fahren darin fort, einander zu verletzten und zu hassen und zu sterben und
zu toten. [...] Was, wenn ich der Meinung bin, dass alles véllig sinnlos ist? Was, wenn
ich nicht will, dass es sich weiterdreht? Wir leben unsere Leben, indem wir das Blut



anderer vergief3en! Und diese geraten in Vergessenheit. Welchen Sinn hat es, wenn
alles, was wir wissen, irgendwann dahinschwindet? GrofSe Taten, grofe Tragddien,
nichts davon hat auch nur die geringste Bedeutung! Sie werden zu Legenden, dann
geraten diese Legenden in Vergessenheit, und dann fingt alles wieder von vorne an.
[...] Was, wenn er Recht hat? Wenn es besser wdre, dass das alles hier endet? Wenn
das Licht die ganze Zeit eine Liige war und das alles hier nur eine Strafe ist? Wir
werden wiedergeboren, werden alt und hinféllig und sterben, auf ewig in diesem
Kreislauf gefangen. Wir werden in alle Ewigkeit gefoltert!”

(Peter Jordan, Das Rad der Zeit, Bd. 12, S. 863, Piper Ausgabe)

Jordan gibt auf diese scheinbar unlésbare Frage dann eine ebenso einfache wie geniale und
zutiefst christliche Antwort, welche sich als leise Stimme in den Gedanken des verzweifelnden
Helden meldet:

,Wir werden wiedergeboren, vielleicht... Vielleicht damit wir eine zweite Chance
bekommen [...] Warum ziehen wir in die Schlacht? Weil wir in jedem neuen Leben
auch wieder neu lieben. [...]“ (Ebd., S. 864)

Indem Jordan im ,,Rad der Zeit” Elemente aus Taoismus, Christentum, Nihilismus und vielen
anderen Quellen sinnvoll miteinander verwebt, schlagt er einen ideengeschichtlichen Bogen
von der Antike bis zur Gegenwart, vom Orient zum Okzident und gibt auch auf das Problem
der vanitas (und indirekt auch auf die theodizee-Frage) eine geradezu ,antike” Antwort: Das
Leben ist nur wertvoll, weil es verganglich ist.

Die Malerei ist ebenfalls durch die Jahrhunderte voll mit ,memento mori“ und ,vanitas”
Motiven: Albrecht Direr, Holbein d. Jliingere, Diego Velasquez, Caravaggio, Munch, Cezanne
und auch moderne wie Warhol, Dali, Ai Weiwei, um nur einige zu nennen.

Auch die heute eroffnete Ausstellung ,Memento Mori — Briicke zwischen Zeit und Raum*
widmet sich diesem Themenkomplex anhand von Fotografien europadischer
Friedhofsarchitektur von Hanna Krezlewska und Linoldrucken von Robert Koch.

Wie gehen wir in der Gegenwart mit der Verganglichkeit aller Dinge um? Kehren wir wieder
zur antiken ,,Sinnenfreunde” und ,Ausblenden” der eigenen Sterblichkeit zurlick? Suchen wir
unser Heil im Glauben an ein ,besseres Leben” (treffender wéare wohl ,Sein“) im Jenseits oder
an Wiedergeburt oder, wie die Transhumanisten, in Uberwindung des Todes durch ,,download”
des Bewusstseins in Maschinen, idealerweise in ,,unsterbliche” Androiden-Kérper?

Oder besinnen wir uns auf den schonen Satz von Albert Schweizer, dass wir alle ,Leben
inmitten von Leben, das Leben will“ oder von Cixin Liu (in der Trisolaris-Triologie), dass Leben
in der Unendlichkeit des Kosmos etwas so Seltenes ist, dass JEDWEDES Leben geradezu , heilig”
sein und beschitzt werden miisse? Finden wir den Briickenschlag zur Stoa, dass jedwedes
Handeln dem Allgemeinwohl und dem Leben dienen sollte, um fir alle ein malvoll
genussvolles Leben zu ermoglichen?

(Verschriftlichung der Einfihrungsworte zur Vernissage der Ausstellung ,memento mori“ am
07.11.2025, Holger Knaak)



Uber die Ausstellung

Das Projekt von Hanna Krezlewska (geborene Breslauerin, Wahl-Dresdnerin in der Neustadt)
und Robert Koch (Dresdner) widmet sich der Ausstellung ,,Memento Mori: Briicke zwischen
Zeit und Raum® die rund um den Allerheiligentag (Start: 7. November 2025) in Dresden
Neustadt stattfindet.

Ziel des Projekts ist es, einen interkulturellen Dialog zwischen deutschen und polnischen
Kinstlern zu schaffen, der die Gemeinsamkeiten in der Wahrnehmung von Tod und
Verganglichkeit betont.

Im Mittelpunkt der Ausstellung stehen Fotografien und Linoldrucke, die sich auf europaische
und weltweite Friedhofe und das Thema Tod und Verganglichkeit konzentrieren.

Die Fotografien von Hanna Krezlewska erdffnen einen unkonventionellen Blick auf das
Vergehen der Dinge und thematisieren die Bedeutung der Friedhofsarchitektur als Ort des
Erinnerns.

Die Kunstlerin ruckt den Friedhof als kulturelles Artefakt und als Raum fir Trauer und
Gedenken in den Mittelpunkt ihres Schaffens.

"Wer sich ein Bild machen will von der Kultur eines Voolkes, der darf nicht achtlos voriibergehen
an seinen Friedhéfen und Grabmdlern.” G. Franck, "Moderne Grabmaler" (1905)

Auch Hanna Krezlewska teilt diese Auffassung: Fiir sie erzahlen Friedhofe Geschichten lber die
Lebensweise, die Werte, den Glauben und die kiinstlerische Ausdruckskraft der Verstorbenen.

Durch die Auseinandersetzung mit diesen Orten lasst sich ein tieferes Verstandnis fiir die
Kultur eines Volkes gewinnen.

Auf ihren Weltreisen besucht sie regelmafRig Friedhofe — in der Ausstellung begegnen Sie
polnischen, deutschen, judischen, maltesischen und japanischen Grabstitten sowie
historischen Erinnerungsorten. Der Fokus liegt dabei nicht nur auf klassischen Trauerfiguren,
sondern auch auf der Vielfalt symbolischer Ausdrucksformen.

Eine besonders interessante Werkgruppe bildet ihre Serie von Fotografien verschiedener
Beinhduser. Dazu zdhlen unter anderem die Beinhauskapelle von Sedlec in Kutna Hora
(Tschechien) sowie die Beinhauskapelle der Pfarrkirche St. Bartholomaus in Kudowa-Zdrdj
(Polen); an beiden Orten ist das Fotografieren heute untersagt. Die Serie zeigt eindrucksvoll
die kulturhistorische Bedeutung dieser besonderen Rdume, in denen Verganglichkeit und
Erinnerung auf einzigartige Weise sichtbar werden.

Gerade im November, rund um Allerheiligen, wird besonders deutlich, wie unterschiedlich sich
Hinterbliebene mit Schmerz und Verlust auseinandersetzen — und welche Rolle Friedhofe
dabei als Orte des Gedenkens spielen.

Die Linoldrucke von Robert Koch sind tief in der Bildsprache der Antike und des Mittelalters
verwurzelt.

Der Kiinstler schopft seine Inspiration aus mythologischen Erzahlungen, Todesmotiven und
archetypischen Gestalten — Themen, die in beiden Epochen eine zentrale Rolle spielten. In
seinen Arbeiten treffen klassische Mythen auf eine zeitgendssische Ausdrucksform: den
Linolschnitt, dessen klare Kontraste und grafische Scharfe den Motiven eine besondere
Intensitat verleihen.



(4

Kochs Werke wie ,Totentanz 1 ,Ker, Tochter der Nyx“ ,Thanatos” oder ,Niobes jlingste
Tochter und Apoll” greifen zentrale Figuren und Symbole der griechischen Mythologie auf.
Dabei geht es dem Kiinstler nicht um eine bloRe lllustration Uberlieferter Geschichten, sondern
um eine emotionale und spirituelle Auseinandersetzung mit existenziellen Themen wie Tod,
Verganglichkeit, Schuld und Erlésung.

|ll

Auch seine Arbeiten wie ,Jupiter”, ,Amathriel“ und ,Animus” erweitern diesen
mythologischen Kosmos. Sie verbinden antike Gottheiten mit Engeln, inneren Seelenanteilen
und universellen Kraften. Koch schafft auf diese Weise eine eigene Bildwelt, die zwischen
Kulturen, Zeiten und Vorstellungen vom Diesseits und Jenseits vermittelt.

Die Linoldrucke bestechen nicht nur durch ihre prazise handwerkliche Ausfiihrung, sondern
auch durch die dichte Atmosphare, die sie erzeugen — ein Wechselspiel von Licht und Schatten,
von Leben und Tod.

Ergdnzt wurde die Ausstellung durch Gedichte von Hanna Krezlewska zum Thema
Verganglichkeit, die in drei Sprachen — Polnisch, Deutsch und Englisch — prasentiert werden
und so den Dialog Uber Sprachgrenzen hinweg 6ffnen. Erstmals hat die Kiinstlerin sogar ein
Gedicht "Shaynem Dank" in Jiddisch verfasst.

Dame der Gerechtigkeit

,Sensenmann, la Santa Muerte [1],

la Sefiora de las Sombras [2],

la Sefiora de la Noche [3],

knochige, kraftvolle und gerechte Dame -
Du hast so viele Namen.

Wdhrend du die Welt

mit deiner schwarzen Pelerine bedeckst,
kommt die Ruhe.

Deine Sanduhr zéhlt die Sekunden

und deine silberne Sense

zerschneidet den Faden des menschlichen Lebens.
Du bist die Einzige, die nicht urteilt,

und du verurteilst alle gleich.

Vielen Dank fiir diese Gerechtigkeit!“

[1] Der Heilige Tod
[2] Die Dame des Schattens

[3] Die Dame der Nacht.



Mehr Uber die Kinstler:
Hanna Krezlewska

https://hannakrezlewska.wixsite.com/photography/about-me

https://www.instagram.com/luna hanna art/

Robert Koch

https://irrlaeufer.art/irrlacufer/

https://www.instagram.com/stone.ore.artwork/



https://hannakrezlewska.wixsite.com/photography/about-me
https://www.instagram.com/luna_hanna_art/
https://irrlaeufer.art/irrlaeufer/
https://www.instagram.com/stone.ore.artwork/

