
„Mement Mori“ – Bedenke, dass Du sterben wirst“ … 

wurde siegreichen Feldherren bei ihrem Einzug ins antike Rom ins Ohr geflüstert, damit sie 

angesichts des ihnen gewährten Triumphzuges nicht ihre Stellung vergäßen: die eines 

sterblichen Dieners der res publika romanorum. Du und Dein bist nichts, Rom ist ewig… 

Diese Maxime sollte also verhindern, dass allzu ehrgeizige Feldherren vom Jubel der Massen 

und des eigenen Erfolges berauscht, auf Gedanken politischer Selbstermächtigung kämen. Das 

hat, wie wir wissen, am Ende nicht mehr funktioniert: ab Mitte des ersten Jahrhunderts v. Chr. 

ging erst die res publica romanorum unter und wurde dann zur „Monarchie“ und ab Mitte des 

dritten Jahrhunderts n. Chr. wurden immer häufiger erfolgreiche Feldherren von ihren 

Legionen zu Kaisern ausgerufen oder setzten sich selbst die Kaiserkrone auf, was einer der 

Gründe war, der zum allmählichen Niedergang des (west-) Römischen Reiches führte. 

In dieser römischen Maxime spiegelt sich aber auch die tiefgreifende Gräzisierung Roms 

wieder. Während Rom die griechische Welt ab 148 v. Chr. (Eroberung Makedoniens) 

schrittweise unterwarf, „eroberte“ die griechisch-hellenistische Kultur schrittweise die 

römische Kultur, was sich unter anderem im Philo-Hellenismus Kaiser Hadrians manifestierte 

und ihm den etwas spöttischen Beinamen Graeculus (Griechlein) eintrug. 

In der griechischen Philosophie seit Plato (der u.a. im „Phaidros“ die „Seelenwanderungslehre“ 

ins „Abendland“ einführte), vor allem aber bei den Stoikern ist die „Sterblichkeit“ und 

„Vergänglichkeit“ aller Dinge- also auch des Vergehens des größten Ruhms - ein 

wiederkehrendes Motiv. Dies mag über Solon und andere Griechen, welche ab dem 7. Jh. v. 

Chr. Ägypten besuchten oder dort in Handelsniederlassungen lebten, in das griechische 

Denken eingesickert sein. Die Griechen waren von der uralten Weisheit Ägyptens und seinen 

gigantischen, über-menschlichen Bauten, tief beeindruckt, waren sich aber des schon seit 

Jahrhunderten dauernden langsamen Niedergangs der uralten Macht bewusst. Wenn selbst 

das scheinbar von den Göttern selbst begründete uralte Reich niederging, dann sicher auch 

alles andere… 

In den reflexiones Kaiser Marcus Aurelius, eines großen Anhängers der Stoa, findet sich das 

Problem der „Vergänglichkeit“ konstruktiv umgedeutet: wenn nach dem Tod früher oder 

später aller menschlicher Ruhm verblasst und es für Tote keinen Unterschied mache, ob ihr 

Namen 100 oder 10.000 Jahre gepriesen würde, dann kann es nur eine„ewige“ Richtschnur 

des eigenen Handelns geben: zu tun, was notwendig ist. 

„Was ich auch immer sein mag, es ist doch nur ein wenig Fleisch, ein schwacher 

Lebenshauch und leitende Vernunft […]  

All dein Tun und Denken sei so beschaffen, als solltest du möglicherweise im 

Augenblick aus diesem Leben scheiden […] 

Wie schnell doch alles verschwindet! In der Welt die Menschen selbst, in der Zeit ihr 

Andenken! […] 

Und wenn du dreitausend Jahre lebst, selbst dreißigtausend, so erinnere dich 

dennoch, dass keiner ein anderes Leben verliert als das, was er wirklich lebt, und kein 

anderes lebt als das, was er verliert. Das längste Leben kommt als mit dem kürzesten 

Leben auf eins hinaus. [….] 

[…] der Nachruhm ist Vergessenheit […] 



 

[…] Alles vergeht und wird bald zum Märchen und sinkt rasch in völlige Vergessenheit 

[…] Was wäre aber auch eigentlich ein ewiger Nachruhm? Ein völliges Nichts.  Was ist 

es also, worauf wir unsere ganze Sorge lenken müssen? Nur das eine: eine gerechte 

Sinnesart, gemeinnütziges Handeln, beständige Wahrheit im Reden und eine 

Gemütsstimmung, alles, was uns zustößt, mit Ergebung hinzunehmen wie eine 

Notwendigkeit, eine bekannte Sache, die mit uns einerlei Quelle und Ursprung hat.“  

(zitiert nach der Reclam-Ausgabe der Confessiones) 

Welche Höhe des Geistes und eines fast schon kategorischen Imperativs – das Gemeinwohl als 

alleiniger Richtschnur des eigenen (Herrschafts-) Handels zu nehmen - sich hier manifestiert 

hat.  

Auch in der Bibel, im Alten Testament, findet sich der Gedanke der Nichtigkeit oder des „leeren 

Scheins“ aller Dinge, im lateinischen vanitas: 

„Es ist alles ganz eitel, sprach der Prediger, es ist alles ganz eitel. 3Was hat der Mensch 

für Gewinn von all seiner Mühe, die er hat unter der Sonne? 4Ein Geschlecht vergeht, 

das andere kommt; die Erde aber bleibt immer bestehen. 5Die Sonne geht auf und 

geht unter und läuft an ihren Ort, dass sie dort wieder aufgehe. 6Der Wind geht nach 

Süden und dreht sich nach Norden und wieder herum an den Ort, wo er anfing. 7Alle 

Wasser laufen ins Meer, doch wird das Meer nicht voller; an den Ort, dahin sie fließen, 

fließen sie immer wieder. 

„Alles Reden ist so voll Mühe, dass niemand damit zu Ende kommt. Das Auge sieht sich 

niemals satt, und das Ohr hört sich niemals satt. 9Was geschehen ist, ebendas wird 

hernach sein. Was man getan hat, ebendas tut man hernach wieder, und es geschieht 

nichts Neues unter der Sonne. 10Geschieht etwas, von dem man sagen könnte: »Sieh, 

das ist neu!« – Es ist längst zuvor auch geschehen in den Zeiten, die vor uns gewesen 

sind. 11Man gedenkt derer nicht, die früher gewesen sind, und derer, die hernach 

kommen; man wird auch ihrer nicht gedenken bei denen, die noch später sein 

werden.“ (Der Prediger, Kapitel 1:1 ff.) 

Der Prediger findet als Antwort auf das Problem der Vergänglichkeit des menschlichen Lebens 

eine erstaunlich diesseitige „Lösung“: 

„Darum pries ich die Freude, dass der Mensch nichts Besseres hat unter der Sonne, als 

zu essen und zu trinken und fröhlich zu sein. Das bleibt ihm bei seinem Mühen sein 

Leben lang, das Gott ihm gibt unter der Sonne.“ (Prediger 8:15, Einheitsübersetzung) 

„Denn die Lebenden wissen, dass sie sterben werden, die Toten aber wissen nichts; sie 

haben auch keinen Lohn mehr, denn ihr Andenken ist vergessen. Ihr Lieben und ihr 

Hassen und ihr Eifern ist längst dahin; für immer haben sie keinen Teil mehr an allem, 

was unter der Sonne geschieht.“ (Prediger 9:5 f., Lutherbibel) 

 

Bei Epikur findet sich Anfang des 3. Jh. v. Chr. fast schon eine Synthese des 

alttestamentarischen „genieße das Leben“ und der stoischen vanitas: 

„Gewöhne Dich an den Gedanken, daß der Tod uns nichts angeht. Denn alles Gute 

und Schlimme beruht auf der Wahrnehmung. Der Tod aber ist der Verlust der 



Wahrnehmung. Darum macht die rechte Einsicht, dass der Tod uns nichts angeht, die 

Sterblichkeit des Lebens genußreich, indem sie uns nicht eine unbegrenzte Zeit 

dazugibt, sondern die Sehnsucht nach der Unsterblichkeit wegnimmt. Denn im Leben 

gibt es für den nichts Schreckliches, der in echter Weise begriffen hat, dass es im 

Nichtleben nichts Schreckliches gibt. Darum ist jener einfältig, der sagt, er fürchte den 

Tod nicht, weil er schmerzen wird, wenn er da ist, sondern weil er jetzt schmerzt, wenn 

man ihn erwartet. Denn was uns nicht belästigt, wenn es wirklich da ist, kann nur 

einen nichtigen Schmerz bereiten, wenn man es bloß erwartet. […] 

Wenn wir also sagen, dass Lust das Lebenszielt sei, so meinen wir nicht die Lüste der 

Wüstlinge und das bloße Genießen […] sondern wir verstehen darunter, dass weder 

Schmerz im Körper noch Beunruhigung der Seele zu empfinden. (Brief an Menoikos). 

Am Gemeinwohl orientiertes Handeln und der maßvolle Genuss der von Gott / den Göttern 

gewährten irdischen Freuden, im Bewusstsein, dass diese genauso vergänglich sind wie alle 

Übel und dass, wie Epikur sinngemäß schrieb, echter Genuss nur möglich sei, wenn Niemand 

um einen herum leide – das war eine Art des Umganges mit der eigenen Sterblichkeit vor allem 

im Zeitalter der durch die pax romana gewährte jahrhundertelange Stabilität im 

Mittelmeerraum. 

Wie geht man aber mit der Sterblichkeit um, wenn schon das Diesseits ein irdisches Jammertal 

ist, wenn ein gutes Leben nicht mehr möglich ist und selbst die Reichen und Mächtigen 

jederzeit vom Tod überrascht werden können? 

In den „dunklen“ Jahrhunderten nach dem Niedergang des Frankenreiches, welches in die 

Trümmer des weströmischen Reiches eine gewissen Ordnung brachte, und den darauf 

folgenden Raubzügen der Wikinger im Norden entlang der Flüsse tief ins Landesinnere und 

der Araber im Süden entlang der Mittelmeerküsten (selbst Rom wurde 846 von „Sarazenen“ 

geplündert) vor allem aber im Zeitalter der „Großen Pest“ im 14. und 15. Jahrhundert, 

dominiert vanitas die Sicht auf die menschliche Existenz in weiten Teilen Europas. 

Das Diesseits wird nun insgesamt als „nichtig“ angesehen und Heil findet sich nicht mehr im 

maßvoll genussvollen Leben und kluger Herrschaft zum Wohle Aller, sondern nur in der Gnade 

Gottes im Jenseits. Das Leben selbst ist nur ein notwendiges Übel, dass es auf dem Weg ins 

Jenseits zu durchleiden geht. Alles was den „Weg in den Himmel“ behindert oder gar die Seele 

auf den Weg Richtung Hölle schickte, gilt es zu bekämpfen. Das betrifft nicht nur Häretiker oder 

die „Sinnenfreuden“ sondern führt auch zu einer allgemeinen Abkehr von diesseitigen 

Problemlösungsstrategien: im noch weitgehend intakten oströmischen (byzantinischem) Reich 

geht die Beschäftigung mit den antiken Wissenschaften immer mehr zu Gunsten des 

Klosterlebens verloren und das vorhandene Wissen wird nur noch konserviert aber nicht mehr 

weiterentwickelt. So kommt der Impuls zur Wiederbelebung der antiken Größe dann nicht aus 

dem „zweiten Rom“ sondern aus Italien selbst, von wo sich die „Renaissance“ über Europa 

verbreitet und damit allmählich ein neuer Geist, der mittels Verständnis der 

Gesetzmäßigkeiten der Natur, des Staatswesens und der Wirtschaft den Weg zur Behebung 

vieler Probleme der menschlichen Existenz ebnet.  

Das Grundproblem der Vergänglichkeit und Nichtigkeit allen menschlichen Erfolges werden 

dadurch nicht gelöst. 

Bis heute sind daher „Vergänglichkeit – Sterblichkeit – vermeintliche Sinnlosigkeit des Lebens“ 

ein in allen Krisenzeiten ewig neues Thema, welches Künstler aller Epochen und Genres 



anregten.  

Im Barock (dem Zeitalter des 30.-Jährigen Krieges und des Friedens danach) finden 

„Totentänze“ und „Lamenti“ (Klagen / Jammern) Eingang in die Musik, insbesondere bei 

Händel aber auch noch später bei Mozart mit dem wundervollem Lacrimosa seines Requiems 

oder in Brahms kathartischen „Deutschen Requiem“, in welchem er den Schmerz über den Tod 

seiner Mutter verarbeitet und Trauer und Verlust zu Frieden und Transzendenz überwindet. 

Moderne „gothic“ oder „new wave“ Bands, wie Lacrimosa oder die heute Abend auftretenden 

„Cabaret Grey“ und „Ghosts over Dresden“ thematisieren Tod und Vergänglichkeit ebenfalls. 

Auch in der Literatur sind Tod und Vergänglichkeit und damit verbundene Aspekte der 

„Unterwelt“, von Engeln, Dämonen und Magie seit der Antike ein immer wieder kehrendes 

Thema, welches insbesondere seit der Romantik und danach in der Literatur der „decadence“ 

und den „gothic novels“ popkulturellen Einfluss bis in die Gegenwart gewann. Selbst in 

moderneren Werken, wie Andrej Sapkowski „Hexer-Zyklus“ (in welchem auch der Zweite 

Weltkrieg verfremdet thematisiert wird) oder in den  wehmütigen Erinnerungen an die 

vergangenen prachtvollen Reiche von Elben, Zwergen und Menschen in Tolkiens „Herr der 

Ringe“ und „Silmarillion“ schlägt sich die vanitas nieder: letztlich endet jede Heldenreise mit 

dem eigenen Tod und jedes noch so mächtige Reich zerfällt. 

Peter Jordan, der in seinem Epos „Das Rad der Zeit“ auf interessante und äußerst spannende 

Weise u. a. Gedankengut aus Christentum und Taoismus, Mahnungen vor maßloser Machtgier 

und den Folgen technologischer Hybris, verblassende Erinnerungen an vergangenen 

Weltuntergang und Holocaust und drohendem neuem Weltuntergang verbindet, hat den 

Gedanken der Vergänglichkeit aller Dinge an jeden Anfang der Bände seiner Reihe (mit 14 

dicken  Bänden und über 12.000 Seiten das wohl umfangreichste vollendete literarische Werk) 

gestellt: 

Das Rad der Zeit dreht sich, Zeitalter kommen und vergehen und lassen Erinnerungen 

zurück, die zu Legenden werden. Legenden verblassen zu Mythen, und sogar der 

Mythos ist lange vergessen,  wenn das Zeitalter wiederkehrt, aus dem er geboren 

wurde. In einem Zeitalter, das von einigen   das dritte Zeitalter genannt wurde, einem 

Zeitalter das noch kommen sollte, einem lange  vergangenem Zeitalter, erhob sich 

ein Wind. Der Wind war nicht der Anfang. Es gibt bei der  Drehung des Rades keinen 

Anfang und kein Ende. Aber es war ein Anfang. 

   (Peter Jordan, Das Rad der Zeit, Beginn jedes Bandes der Reihe) 

Als der Hauptprotagonist des Epos, der im Schmiedefeuer permanenter äußerer und innerer 

Kämpfe zu einem fast schon göttlichem Übermenschen, einem fast schon kriegerischem 

christus triumphator geläutert wurde, die Wahrheit der vanitas und das Dilemma der „ewigen 

Wiederkunft“ erkennt, gerät er in eine Sinnkrise, welche ihn sich fast auf die Seite des „dunklen 

Königs“ schlagen lässt, welcher alles Seiende von ihrer leidvollen Existenz durch Auflösung ins 

Nichts erlösen will. 

„Und was, wenn ich nicht will, dass das Muster fortgesetzt wird? Wir leben das 

gleiche Leben! Immer und immer wieder. Wie machen die gleichen Fehler. Königreiche 

tun die gleichen dummen Dinge. Herrscher enttäuschen ihr Volk immer wieder. Die 

Menschen fahren darin fort, einander zu verletzten und zu hassen und zu sterben und 

zu töten. […] Was, wenn ich der Meinung bin, dass  alles völlig sinnlos ist? Was, wenn 

ich nicht will, dass es sich weiterdreht? Wir leben unsere Leben, indem wir das Blut 



anderer vergießen! Und diese geraten in Vergessenheit. Welchen Sinn hat es, wenn 

alles, was wir wissen, irgendwann dahinschwindet? Große Taten, große Tragödien, 

nichts davon hat auch nur die geringste Bedeutung! Sie werden zu Legenden, dann 

geraten diese  Legenden in Vergessenheit, und dann fängt alles wieder von vorne an. 

[…] Was, wenn er Recht hat? Wenn es besser wäre, dass das alles hier endet? Wenn 

das Licht die ganze Zeit eine Lüge war und das alles hier nur eine Strafe ist? Wir 

werden wiedergeboren, werden alt und hinfällig und sterben, auf ewig in diesem 

Kreislauf gefangen. Wir werden in alle Ewigkeit gefoltert!“ 

   (Peter Jordan, Das Rad der Zeit, Bd. 12, S. 863, Piper Ausgabe) 

Jordan gibt auf diese scheinbar unlösbare Frage dann eine ebenso einfache wie geniale und 

zutiefst christliche Antwort, welche sich als leise Stimme in den Gedanken des verzweifelnden 

Helden meldet: 

„Wir werden wiedergeboren, vielleicht… Vielleicht damit wir eine zweite Chance 

bekommen [...] Warum ziehen wir in die Schlacht? Weil wir in jedem neuen Leben 

auch wieder neu lieben. […]“                                                                        (Ebd., S. 864) 

Indem Jordan im „Rad der Zeit“ Elemente aus Taoismus, Christentum, Nihilismus und vielen 

anderen Quellen sinnvoll miteinander verwebt, schlägt er einen ideengeschichtlichen Bogen 

von der Antike bis zur Gegenwart, vom Orient zum Okzident und gibt auch auf das Problem 

der vanitas (und indirekt auch auf die theodizee-Frage) eine geradezu „antike“ Antwort: Das 

Leben ist nur wertvoll, weil es vergänglich ist. 

 

Die Malerei ist ebenfalls durch die Jahrhunderte voll mit „memento mori“ und „vanitas“ 

Motiven: Albrecht Dürer, Holbein d. Jüngere, Diego Velasquez, Caravaggio, Munch, Cezanne 

und auch moderne wie Warhol, Dali, Ai Weiwei, um nur einige zu nennen.  

Auch die heute eröffnete Ausstellung „Memento Mori – Brücke zwischen Zeit und Raum“ 

widmet sich diesem Themenkomplex anhand von Fotografien europäischer 

Friedhofsarchitektur von Hanna Krezlewska und Linoldrucken von Robert Koch. 

Wie gehen wir in der Gegenwart mit der Vergänglichkeit aller Dinge um? Kehren wir wieder 

zur antiken „Sinnenfreunde“ und „Ausblenden“ der eigenen Sterblichkeit zurück? Suchen wir 

unser Heil im Glauben an ein „besseres Leben“ (treffender wäre wohl „Sein“) im Jenseits oder 

an Wiedergeburt oder, wie die Transhumanisten, in Überwindung des Todes durch „download“ 

des Bewusstseins in Maschinen, idealerweise in „unsterbliche“ Androiden-Körper? 

Oder besinnen wir uns auf den schönen Satz von Albert Schweizer, dass wir alle „Leben 

inmitten von Leben, das Leben will“ oder von Cixin Liu (in der Trisolaris-Triologie), dass Leben 

in der Unendlichkeit des Kosmos etwas so Seltenes ist, dass JEDWEDES Leben geradezu „heilig“ 

sein und beschützt werden müsse? Finden wir den Brückenschlag zur Stoa, dass jedwedes 

Handeln dem Allgemeinwohl und dem Leben dienen sollte, um für alle ein maßvoll 

genussvolles Leben zu ermöglichen? 

(Verschriftlichung der Einführungsworte zur Vernissage der Ausstellung „memento mori“ am 

07.11.2025, Holger Knaak) 

 

 



Über die Ausstellung 

Das Projekt von Hanna Krezlewska (geborene Breslauerin, Wahl-Dresdnerin in der Neustadt) 

und Robert Koch (Dresdner) widmet sich der Ausstellung „Memento Mori: Brücke zwischen 

Zeit und Raum“, die rund um den Allerheiligentag (Start: 7. November 2025) in Dresden 

Neustadt stattfindet. 

Ziel des Projekts ist es, einen interkulturellen Dialog zwischen deutschen und polnischen 

Künstlern zu schaffen, der die Gemeinsamkeiten in der Wahrnehmung von Tod und 

Vergänglichkeit betont. 

Im Mittelpunkt der Ausstellung stehen Fotografien und Linoldrucke, die sich auf europäische 

und weltweite Friedhöfe und das Thema Tod und Vergänglichkeit konzentrieren. 

Die Fotografien von Hanna Krezlewska eröffnen einen unkonventionellen Blick auf das 

Vergehen der Dinge und thematisieren die Bedeutung der Friedhofsarchitektur als Ort des 

Erinnerns. 

Die Künstlerin rückt den Friedhof als kulturelles Artefakt und als Raum für Trauer und 

Gedenken in den Mittelpunkt ihres Schaffens. 

"Wer sich ein Bild machen will von der Kultur eines Volkes, der darf nicht achtlos vorübergehen 

an seinen Friedhöfen und Grabmälern.“ G. Franck, "Moderne Grabmäler" (1905) 

Auch Hanna Krezlewska teilt diese Auffassung: Für sie erzählen Friedhöfe Geschichten über die 

Lebensweise, die Werte, den Glauben und die künstlerische Ausdruckskraft der Verstorbenen. 

Durch die Auseinandersetzung mit diesen Orten lässt sich ein tieferes Verständnis für die 

Kultur eines Volkes gewinnen. 

Auf ihren Weltreisen besucht sie regelmäßig Friedhöfe – in der Ausstellung begegnen Sie 

polnischen, deutschen, jüdischen, maltesischen und japanischen Grabstätten sowie 

historischen Erinnerungsorten. Der Fokus liegt dabei nicht nur auf klassischen Trauerfiguren, 

sondern auch auf der Vielfalt symbolischer Ausdrucksformen. 

Eine besonders interessante Werkgruppe bildet ihre Serie von Fotografien verschiedener 

Beinhäuser. Dazu zählen unter anderem die Beinhauskapelle von Sedlec in Kutná Hora 

(Tschechien) sowie die Beinhauskapelle der Pfarrkirche St. Bartholomäus in Kudowa-Zdrój 

(Polen); an beiden Orten ist das Fotografieren heute untersagt. Die Serie zeigt eindrucksvoll 

die kulturhistorische Bedeutung dieser besonderen Räume, in denen Vergänglichkeit und 

Erinnerung auf einzigartige Weise sichtbar werden. 

Gerade im November, rund um Allerheiligen, wird besonders deutlich, wie unterschiedlich sich 

Hinterbliebene mit Schmerz und Verlust auseinandersetzen – und welche Rolle Friedhöfe 

dabei als Orte des Gedenkens spielen. 

Die Linoldrucke von Robert Koch sind tief in der Bildsprache der Antike und des Mittelalters 

verwurzelt. 

Der Künstler schöpft seine Inspiration aus mythologischen Erzählungen, Todesmotiven und 

archetypischen Gestalten – Themen, die in beiden Epochen eine zentrale Rolle spielten. In 

seinen Arbeiten treffen klassische Mythen auf eine zeitgenössische Ausdrucksform: den 

Linolschnitt, dessen klare Kontraste und grafische Schärfe den Motiven eine besondere 

Intensität verleihen. 



Kochs Werke wie „Totentanz I“, „Ker, Tochter der Nyx“, „Thanatos“ oder „Niobes jüngste 

Tochter und Apoll“ greifen zentrale Figuren und Symbole der griechischen Mythologie auf. 

Dabei geht es dem Künstler nicht um eine bloße Illustration überlieferter Geschichten, sondern 

um eine emotionale und spirituelle Auseinandersetzung mit existenziellen Themen wie Tod, 

Vergänglichkeit, Schuld und Erlösung. 

Auch seine Arbeiten wie „Jupiter“, „Amathriel“ und „Animus“ erweitern diesen 

mythologischen Kosmos. Sie verbinden antike Gottheiten mit Engeln, inneren Seelenanteilen 

und universellen Kräften. Koch schafft auf diese Weise eine eigene Bildwelt, die zwischen 

Kulturen, Zeiten und Vorstellungen vom Diesseits und Jenseits vermittelt. 

Die Linoldrucke bestechen nicht nur durch ihre präzise handwerkliche Ausführung, sondern 

auch durch die dichte Atmosphäre, die sie erzeugen – ein Wechselspiel von Licht und Schatten, 

von Leben und Tod. 

Ergänzt wurde die Ausstellung durch Gedichte von Hanna Krezlewska zum Thema 

Vergänglichkeit, die in drei Sprachen – Polnisch, Deutsch und Englisch – präsentiert werden 

und so den Dialog über Sprachgrenzen hinweg öffnen. Erstmals hat die Künstlerin sogar ein 

Gedicht "Shaynem Dank" in Jiddisch verfasst. 

 

Dame der Gerechtigkeit 

„Sensenmann, la Santa Muerte [1],  

la Señora de las Sombras [2], 

la Señora de la Noche [3],  

knochige, kraftvolle und gerechte Dame - 

Du hast so viele Namen. 

Während du die Welt  

mit deiner schwarzen Pelerine bedeckst,  

kommt die Ruhe. 

Deine Sanduhr zählt die Sekunden  

und deine silberne Sense  

zerschneidet den Faden des menschlichen Lebens. 

Du bist die Einzige, die nicht urteilt,  

und du verurteilst alle gleich. 

Vielen Dank für diese Gerechtigkeit!“ 

 

[1] Der Heilige Tod 

[2] Die Dame des Schattens 

[3] Die Dame der Nacht. 



 

Mehr über die Künstler: 

Hanna Krezlewska 

https://hannakrezlewska.wixsite.com/photography/about-me 

https://www.instagram.com/luna_hanna_art/ 

 

Robert Koch 

https://irrlaeufer.art/irrlaeufer/ 

https://www.instagram.com/stone.ore.artwork/ 

 

 

https://hannakrezlewska.wixsite.com/photography/about-me
https://www.instagram.com/luna_hanna_art/
https://irrlaeufer.art/irrlaeufer/
https://www.instagram.com/stone.ore.artwork/

